Boek der wijsheid 18, 14 /

Dum medium silentium
tenerent omnia et nox in suo

cursu medium iter haberet

Wij vieren hier in de tijd dat de eeuwige geboorte,
namelijk: het gebaard hebben en zonder onderbreking in
eeuwigheid baren van God, dat diezelfde geboorte nu is
gebeurd in de tijd in menselijke natuur. Augustinus zegt:
deze geboorte gebeurt aldoor, maar als die niet in mij ge-
beurt, wat helpt me dat dan? Maar dat ze in mij gebeurt,
daar hangt alles van af.

Nu zullen we het over deze geboorte hebben, hoe
die in ons gebeurt of volbracht wordt in de goede ziel,
indien God de Vader Zijn eeuwig woord spreekt in de
volmaakte ziel. Want jullie moeten begrijpen dat wat ik
hier zeg betrekking heeft op een goed, volmaakt mens,
die de wegen van God bewandeld heeft en nog bewan-
delt, en niet op een natuurlijk, ongeoefend mens, want
die staat van deze geboorte veraf en weet er niets van.
Dit woord spreekt de Wijze: “Toen alle dingen zich mid-
den in het zwijgen bevonden en de nacht in haar loop op
het midden van haar baan stond, kwam van bovenaf, van
de koninklijke troon, een verborgen woord in mij neer.’

37



Over dit woord zal deze preek gaan.

Drie dingen zijn hier op te merken. Ten eerste: waar
God de Vader Zijn woord in de ziel spreekt, waar deze
geboorte plaats vindt en waar de ziel voor dat werk ont-
vankelijk is; want dat moet zijn in het allerlouterste en
edelste en subtielste dat de ziel te bieden heeft. Waar-
lijk, zou God met al Zijn almacht de ziel in haar natuur
iets edelers gegeven kunnen hebben en zou de ziel iets
edelers van Hem hebben kunnen ontvangen, dan zou
God met die geboorte op dat edele hebben moeten wach-
ten. Daarom moet de ziel waarin die geboorte zal plaats
vinden zich gelouterd hebben en heel edel leven en in
eenheid en heel innerlijk, niet via de vijf zintuigen naar
buiten lopen, de menigvuldigheid in van de schepselen,
maar geheel innerlijk zijn en vereend en in het louter-
ste: daar is Zijn plaats, voor minder doet Hij het niet.

Het tweede deel van deze preek gaat erover hoe de
mens zich tegenover dat werk of dat inspreken en baren
moet opstellen: of het voor hem nuttiger is om daaraan
mee te werken, zodat hij ertoe bijdraagt en verdient dat
deze geboorte in hem plaats vindt en gebeurt, bijvoor-
beeld door zich een beeld te vormen in zijn verstand en
zijn gedachten en zich daarin te oefenen, door te denken:
God is wijs, almachtig en eeuwig, en wat hij verder over
God zo kan bedenken - of dit dienstiger en bevorderlij-
ker is voor deze goddelijke geboorte of dat men zich juist
aan alle gedachten onttrekt en zich van alle woorden en
werken ontdoet en zich van alle beelden en begrippen
vrij maakt om God volkomen te ondergaan door passief
te blijven en God te laten werken: de vraag dus wat ten
aanzien van deze geboorte het meest dienstig is voor de
mens.

Het derde punt is het nut van deze geboorte, hoe
groot dat is. :

Nu eerst een opmerking over het eerste punt: wat



ik daarover ga zeggen wil ik voor jullie staven met na-
tuurlijke bewijzen, zodat jullie zelf kunnen begrijpen dat
het zo is, hoewel ik de Schrift toch meer geloof dan me-
zelf; maar het dringt meer en beter tot jullie door als het
met een bewijs wordt gestaafd.

Nu nemen we in de eerste plaats dat woord dat
zegt: ‘Middenin het zwijgen werd in mij gesproken een
verborgen woord.” Ach, Heer, waar is dat zwijgen en
waar is die plaats waar dat woord ingesproken wordt?
We zeggen, zoals ik zopas al zei: het is in het louterste
dat de ziel te bieden heeft, in het edelste, in de grond, ja,
in het zijn van de ziel, dat is: in het verborgenste van de
ziel. Dat is de functie ‘zwijgen’, want geen schepsel
kwam daar binnen en geen enkel beeld, noch is de ziel
daar actief of kennend, noch heeft zij daaromtrent een
voorstelling, noch van zichzelf, noch van enige gescha-
penheid. ‘

Al het werk dat de ziel verricht, verricht zij met de
krachten. Wat zij begrijpt, begrijpt zij met het intellect.
Wat zij gedenkt, gedenkt zij met het geheugen. Zal zij
liefhebben, dan doet zij dat met de wil. En zo werkt zij
met de krachten en niet met het zijn. Al haar verrich-
tingen naar buiten toe zijn aan een middel gebonden.
Voor haar gezichtsvermogen moet zij gebruik maken van
de ogen, anders kan zij niet zien en niets waarnemen; en
zo is het met alle andere zintuigen. Bij al haar verrich-
tingen naar buiten toe gebruikt zij een middel. Maar in
het zijn is geen verrichting, want de krachten waarmee
zij werkt vloeien weliswaar uit de grond voort, maar in
de grond is het middel zwijgen, hier is enkel rust en een
woonstee voor deze geboorte en voor dit werk, namelijk
dat God de Vader daar Zijn woord spreekt; want het zwij-
gen is voor niets anders ontvankelijk dan voor het god-
delijke zijn, zonder enige bemiddeling. God gaat hier de
ziel binnen met al het Zijne, niet met een deel van Hem.

39



Niemand raakt de grond in de ziel aan dan alleen God.
Het geschapene kan niet in de grond van de ziel komen,
dat moet in de krachten hier buiten blijven. Maar de ziel
aanschouwt daar wel het beeld ervan zoals het binnen
is ontvangen en onderdak heeft gevonden. Want wan-
" neer de krachten van de ziel in aanraking komen met
het geschapene, dan ontlenen ze daaraan een beeld, een
gelijkenis, en nemen dat in zich op en trekken die in
zich. Daardoor kennen zij het geschapene. Het gescha-
pene kan niet dichter in de ziel komen, noch kan de ziel
dicht bij het geschapene komen, tenzij zij gewillig eerst
een beeld daarvan in zich ontvangen heeft. En vanuit het
aanwezige beeld benadert de ziel de geschapen dingen;
want beeld is iets wat de ziel met de krachten in zich
opneemt. Of het nu een steen is, een paard, een mens of
wat het ook is dat zij wil kennen, zij haalt het beeld te-
voorschijn dat zij tevoren in zich heeft opgenomen, en zo
kan zij zich met dat wat zij wil kennen verenigen.
Wanneer nu de mens op die manier een beeld ont-
vangt, dan moet dat noodzakelijkerwijs via de zintuigen
van buiten naar binnen komen. Daarom is de ziel voor
zichzelf zo onbekend als voor niets anders. Immers de
ziel kan, zoals een leermeester zegt, geen beeld van zich-
zelf opnemen of ontvangen. Daarom kan zij zichzelf niet
door middel van iets kennen. Want beelden komen uit-
sluitend via de zintuigen binnen: daarom kan zij van
zichzelf geen beeld hebben. Daarom kent zij alle andere
dingen, maar zichzelf niet. Minder dan van welk ding
ook weet zij van zichzelf, vanwege het bemiddelende.
En dit moet je weten: zij is van binnen leeg en vrij van
al het bemiddelende en van alle beelden, en dat is er ook
de oorzaak van dat God zich ongehinderd met haar kan
verenigen zonder beeld en gelijkenis. Welke kunde je
ook aan een leermeester toeschrijft, het kan niet anders
of je moet diezelfde kunde boven mate aan God toeken-

40



nen. Hoe wijzer en machtiger een meester is, des te di-
recter gebeurt zijn werk en des te eenvoudiger is het. De
mens benut veel middelen bij zijn uiterlijke handelin-
gen; voordat hij daarmee naar buiten komt zoals hij ze
zich innerlijk heeft voorgesteld, moet hij veel in gereed-
heid brengen. De maan en de zon in hun meesterschap
doen hun werk, het verlichten, heel snel. Zodra zij hun
schijnsel uitgieten, is op hetzelfde ogenblik de hele we-
reld aan alle einden vol licht. Maar daarboven staat de
engel, die heeft bij zijn werk nog minder een middel
nodig en heeft ook minder beelden. De allerhoogste se-
rafijn heeft niet meer dan één beeld. Wat allen die onder
hem zijn als menigvuldigheid opvatten, dat alles vat hij
in één. Maar God heeft geen beeld nodig, noch heeft Hij
enig beeld: God werkt in de ziel zonder enig middel,
beeld of enige gelijkenis, ja, in de grond, waar nooit een
beeld binnenkwam, behalve Hijzelf met Zijn eigen zijn.
Daartoe is geen enkel schepsel in staat.

Hoe baart God van nature Zijn zoon in de ziel? In
beelden en gelijkenissen zoals de schepselen doen? Op
mijn woord: nee! Maar op precies dezelfde manier
waarop Hij in de eeuwigheid baart, niet minder en niet
meer. Denk je eens in: hoe baart Hij daar? Letten jullie
nu op! Kijk, God de Vader heeft een volmaakt inzicht in
zichzelf en grondeloos en door en door kent Hij zichzelf
door zichzelf, niet door middel van een of ander beeld.
En zo baart God de Vader Zijn Zoon in ware eenheid van
goddelijke natuur. Kijk, op dezelfde manier en niet op
een andere baart God de Vader Zijn Zoon in de grond van
de ziel en in haar zijn en verenigt zich zo met haar. Want
als daar ook maar enig beeld zou zijn, was er geen wer-
kelijke vereniging; en in de ware vereniging is al haar za-
ligheid gelegen.

Nu zouden jullie kunnen zeggen dat van nature er
niets dan beelden zijn in de ziel. Nee, beslist niet! Want

41



als dat zo zou zijn, zou de ziel nooit zalig kunnen wor-
den; immers als God een schepsel zou kunnen maken
waaraan jij volkomen zaligheid zou ontlenen, dan zou
God niet de hoogste zaligheid zijn en niet het beste eind-
doel, wat toch Zijn natuur is en Zijn wil om het begin en
het einde te zijn van alle dingen. Geen schepsel kan de

* zaligheid zijn. Daarom ook kan geen schepsel de vol-
maaktheid zijn, want op het volmaakt zijn (dat wil zeg-
gen: in alle deugden) volgt het volmaakte leven, en
daarvoor is het noodzakelijk dat je moet zijn en wonen
in het zijn en in de grond, daar moet God jou aanraken
met Zijn enkelvoudige zijn zonder bemiddeling van

~welk beeld ook. Ieder beeld bedoelt niet zichzelf en ver-
wijst niet naar zichzelf, het wijst en duidt altijd op dat-
gene waarvan het het beeld is. En zolang je nog beelden
hebt van wat van buiten jou is, beelden van de schepse-
len die via de zintuigen naar binnen getrokken worden
en die steeds verwijzen naar datgene waarvan ze het
beeld zijn, is het onmogelijk dat je door welk beeld ook
zalig zou kunnen worden.

Het tweede punt is: past het de mens om zelf hier
iets te doen waardoor hij het bereikt en verdient dat die
geboorte in hem plaats vindt en volbracht wordt; de
vraag of het niet beter is dat de mens hiertoe bijdraagt
door zich een beeld te vormen van God of door zich God
in te denken, of dat de mens in een zwijgen en in een
stilte en in een rust blijft en God zo in hem spreekt en
werkt, en hij enkel wacht op Gods werk in hem? Ik zeg
echter, wat ik al eerder zei: deze laatste houding, zoals ik
die beschreef, is alleen voorbehouden aan goede en vol-
maalkte mensen, die het wezen van alle deugd aan zich
en in zich hebben getrokken, zodat de deugden wezen-
lijk uit hen stromen zonder hun toedoen en, voor alles,
het hoogwaardige leven en de edele leer van onze Heer
Jezus Christus in hen leeft. Die zullen weten dat het het

42



allerbeste is en het alleredelste waartoe men kan komen
in dit leven, dat je zwijgt en God laat werken en spre-
ken. Waar alle krachten onttrokken zijn aan hun werk-
zaamheden en beelden, daar wordt dit woord gesproken.
Daarom staat er ‘midden in het zwijgen werd het ver-
borgen woord tot mij gesproken’. En daaroin: hoe meer
je in staat bent om alle krachten in één samen te trekken
en in een vergeten van alle dingen en hun beelden zoals
je die in je hebt opgenomen, en hoe meer je het gescha-
pene vergeet, des te dichter ben je bij dat woord, des te
ontvankelijker ben je ervoor. Zou je ten aanzien van alle
dingen helemaal onwetend kunnen worden, ja, zou je
kunnen geraken tot een niet-weten van je eigen leven,
dan zou je ervaren wat Paulus overkwam die daarover
zei: ‘Of ik in het lichaam was of niet, dat weet ik niet,
God weet het wel.” Toen had zijn geest alle krachten zo
helemaal in zich getrokken dat het lichaam voor hem
iets vergetens was; toen werkten noch geheugen, noch
verstand, noch de zintuigen en krachten wier taak het
is om het lichaam te leiden en toe te rusten; levensvuur
en lichaamswarmte werden getemperd, waardoor het li-
chaam niet afnam in die drie dagen dat hij niet at of
dronk. Zo overkwam het ook Mozes toen hij op de berg
veertig dagen vastte en hij werd er niet zwakker van: op
de laatste dag was hij nog even sterk als op de eerste. En
evenzo zou de mens al het zintuiglijke moeten ontwij-
ken en al zijn krachten naar binnen richten en komen
tot een vergeten van alle dingen en van zichzelf. Daar-
over zei een leermeester, Anselmus, tot de ziel: ‘Onttrek
je aan de onrust van uiterlijke activiteiten, vlucht daar-
van weg en verberg je voor het gewoel van innerlijke ge-
dachten, want die veroorzaken onvrede.” Daarom: wil
God Zijn woord spreken in de ziel, dan moet zij in vrede
en in rust zijn, en dan spreekt Hij Zijn woord en zichzelf
in de ziel uit, en niet een beeld, maar zichzelf.

43



Dionysius zegt: ‘God heeft geen beeld of gelijkenis
van zichzelf, want Hij is wezenlijk het goede, de waar-
heid en het zijn.” God verricht alles wat Hij doet in zich-
zelf en uit zichzelf in één ogenblik. Jullie moeten niet
denken dat God, toen Hij hemel en aarde maakte en alle
dingen, vandaag het ene en morgen het andere maakte.
Toch schrijft Mozes dat wel. Maar hij wist zelf wel beter:
hij deed het omwille van de mensen die het anders niet
hadden kunnen begrijpen en verstaan. Niet meer dan één
ding deed God: Hij wilde en zij werden. God werkt zon-
der middel en zonder beeld. Hoe meer jij zonder beeld
bent, des te meer ben je ontvankelijk voor Zijn inwer-
king, en hoe meer je bent ingekeerd tot zelfvergetelheid,
des te dichter ben je daar bij.

Daartoe vermaande Dionysius zijn leerling Timo-
theus en zei: ‘Lieve zoon Timotheus, je moet je met een
onbekommerd gemoed boven jezelf en boven al je krach-
ten en boven het kenvermogen en het verstand en boven
zijnsvormen en zijn uitwerpen in de verborgen stille
duisternis, opdat je komt in een kennen van de onge-
kende godsbeeldloze God.” Er moet zijn een onttrekken
aan alle dingen. God versmaadt het om in beelden te
werken.

Nu zou je kunnen vragen: “Wat bewerkt God dan
zonder beeld in de grond en in het zijn?’ Dat kan ik niet
weten, want de krachten kunnen enkel in beelden iets
opnemen, want alleen in het beeld dat ze ervan hebben
kunnen zij de dingen alle begrijpen en kennen. Ze kun-
nen een vogel niet kennen in het beeld van een mens,
en daarom, omdat alle beelden van buitenaf binnen
komen, is het werk van God voor hen verborgen, en dat
is voor hen het allernuttigste. Maar in hun niet-weten
worden ze tot een wonder aangetrokken en jagen ze dat
na, want ze beseffen wel dat dat bestaat, maar weten niet
hoe en wat het is. Want zodra de mens de hoedanigheid

44



van de dingen kent, is hij ze moe en zoekt hij weer iets
anders om te ervaren, en terwijl hij er steeds hevig naar
verlangt die dingen te kennen, wil hij zich toch niet
daarop blijvend richten, daarom: het ongekende kennen,
dat houdt de ziel blijvend op zich gericht en dat jaagt zij na.

Daarover zegt de Wijze: ‘Midden in de nacht, toen
alle dingen in stilte zwegen, toen werd tot mij gespro-
ken een verborgen woord.’ Dat kwam zoals een dief, hei-
melijk. Hoe bedoelt hij dat: een woord, toen het was
verborgen? Het ligt immers in de aard van het woord dat
het openbaart wat verborgen is. Hij bedoelt: ‘Het opende
zich en straalde voor mij om mij iets te openbaren en
verkondigde mij God’; daarom heet het een woord. Maar:
‘'het was voor mij verborgen wat het was’, en dat was zijn
heimelijk komen in een fluistering en een stilte om zich
te openbaren. Kijk, daarom moet en zal men het ach-
terna lopen, zolang het verborgen is. Het lichtte op en
was toch verborgen, dat betekent dat we ernaar zuchten
en hunkeren.

Paulus zegt dat wij dit moeten najagen tot we het
op het spoor zijn en nooit ophouden voor we het in de
greep hebben. Toen hij in de derde hemel was opgetrok-
ken tot in de verkondiging Gods en alle dingen had ge-
zien en terug gekomen was, had hij niets vergeten, maar
het lag voor hem zo diep in zijn grond dat zijn verstand
er niet bij kon komen: het was voor hem toegedekt.
Daarom moest hij het in en niet buiten zichzelf achterna
lopen en zien te bereiken. Het is helemaal binnenin, niet
buiten, maar volstrekt binnenin. En omdat hij dat wel
wist, zei hij: ‘Ik ben er zeker van dat de dood noch enige
nood mij kan scheiden van hetgeen ik in me vind.’

Daarover deed een heidens leermeester een mooie
uitspraak tegenover een andere leermeester: ‘Ik word iets
in me gewaar wat licht geeft in mijn verstand; ik ervaar
wel dat het iets is, maar wat het is kan ik niet begrijpen,

45



alleen komt het me voor dat, als ik het zou kunnen grij-
pen, ik de hele waarheid zou kennen.”’ Toen zei de ander:
‘Geloof me, jaag dat na! Want als je het zou kunnen grij-
pen, bezat je samenvatting van alle goedheid en een eeu-
wig leven.’ In die zin sprak ook Augustinus: ‘Tk word iets
in me gewaar dat als een voorspel voor mijn ziel oplicht:
zou dat in mij tot voltooiing en bestendiging gebracht
worden, dan moet dat eeuwig leven zijn.’ Het verbergt
zich en vertoont zich toch; maar het komt als een dief,
en dat betekent dat het aan de ziel alles wil ontnemen en
ontstelen. Maar door zich een beetje te vertonen en te
openbaren wil het de ziel prikkelen en haar achter zich
aan trekken en haar van zichzelf beroven en aan zich-
zelf ontstelen. Daarover zei de profeet: ‘Heer, ontneem
hun hun geest en geef hun Uw geest daarvoor in de
plaats.” Dit bedoelde ook de liefthebbende ziel toen ze zei:
‘Mijn ziel smolt weg en vloeide uit toen de geliefde zijn
woord sprak.’ Dat is: toen hij binnenging, moest ik min-
der worden. Dat bedoelde ook Christus toen Hij zei: ‘Wie
iets prijsgeeft om Mijntwille, die zal het honderdvoudige
terug ontvangen, en wie Mij wil hebben, die moet zich
van zichzelf en alle dingen losmaken, en wie Mij wil die-
nen, die moet Mij volgen, hij moet niet het zijne volgen.’
Nu zou je kunnen zeggen: ‘Wat nou, Eerwaarde, u

wilt de natuurlijke gang van de ziel omkeren! Het is im-
mers de natuur van de ziel dat zij via de zintuigen en in
beelden de dingen in zich opneemt, wilt u die gang van
. zaken omkeren?’ Zeker niet! Wat weet je ervan welk een
adel God in die natuur heeft gelegd, die nog niet goed is
beschreven, maar nog verborgen is? Want zij die over de
adel van de ziel hebben geschreven waren toen nog niet
verder gekomen dan hun natuurlijke verstand hen droeg;
ze waren nooit tot in de grond gekomen: daarvan moest
voor hen veel verborgen zijn en ongekend blijven.
Daarom zei de profeet: ‘Ik wil zitten en wil zwijgen en

46



wil horen wat God in mij spreekt.” Omdat het zo ver-
borgen is, daarom kwam dit woord in de nacht, in de
duisternis. Johannes zegt: ‘Het licht schijnt in de duis-
ternis, het kwam tot het zijne, en allen die het ontvin-
gen werden overmachtig Gods zonen: hun werd de
macht gegeven om Gods zonen te worden.’

Letten jullie dan nu op het nut en de vrucht van dit
heimelijke woord en deze duisternis. Niet alleen de
Zoon van de hemelse Vader wordt geboren in die duis-
ternis die de Zijne is: ook jij wordt daar geboren als kind
van dezelfde hemelse Vader en van niemand anders, en
Hij geeft ook jou de macht. Letten jullie nu op hoe groot
het nut daarvan is. Wat alle leermeesters ooit aan waar-
heid leerden met hun eigen verstand en begrip of ooit
nog zullen leren tot aan de jongste dag, ze hebben nooit
ook maar het minste begrepen van dit weten en van deze
grond. Mag het dan een onweten en een ongekendheid
heten, toch heeft het meer in zich dan al het weten en
kennen daarbuiten; want dit onweten lokt en trekt je
weg van alle weetbaarheden en ook van jezelf. Dat be-
doelde Christus toen Hij zei: ‘Wie zichzelf niet verloo-
chent en niet vader en moeder verlaat en alles wat
uiterlijk is, die is mij niet waardig.” Alsof Hij zeggen
wilde: wie niet alle uiterlijkheden van de geschapen we-
reld achter zich laat, die kan in deze goddelijke geboorte
niet ontvangen of geboren worden. Maar door jezelf te
beroven van jezelf en van alles wat uiterlijk is, daardoor
wordt het je in waarheid gegeven. En naar waarheid ge-
loof ik en ben ik er zeker van dat mensen die daarin
standhouden nooit van God gescheiden kunnen worden,
door niets en niemendal, op geen enkele wijze. Ik zeg:
zij kunnen op geen enkele manier tot doodzonde ver-
vallen. Eerder zouden ze de smadelijkste dood sterven,
zoals ook de heiligen die ondergingen, dan dat ze de al-
lergeringste doodzonde zouden begaan. Ik zeg: ze kun-

47



nen zelfs geen dagelijkse zonde begaan of bewust voor
zichzelf of bij anderen toelaten als ze dat kunnen ver-
hinderen. Ze worden zo sterk en met zo’n gewenning tot
die geboorte gelokt en getrokken, dat zij zich nooit tot
een andere weg kunnen wenden, ze richten al hun zin-
nen en krachten daarop.

Tot deze geboorte helpe ons God die telkens op-
nieuw menselijk wordt geboren, opdat wij zwakke men-
sen in Hem goddelijk worden geboren; daartoe helpe Hij
ons eeuwig. Amen.



